


Instituto Colombiano de Bienestar Familiar 
 ICBF

Diego Molano Aponte
Director General

Mauricio Canal Rojas
Director de Prevención

Subdirección de Familia

Equipo Técnico Nacional de Asuntos Étnicos

Oficina Asesora de Comunicaciones y Atención al 
Ciudadano

Grupo Multimodales

Consejo Regional Indígena de Risaralda
CRIR

Gilberto Nacavera
Consejero Mayor 

Norfilia Caizales Tazcón
Consejera

Alberto Emilio Wazorna Bernaza 
Consejero

Diosdado Guapacha
Consejero

Wilmar Nacavera Nacavera
Consejero

David Cardona Cardona
Consejero

Barlaán Díaz Ibarra
Consejero

Carlos Aricapa 
Consejero

Fondo de Población de las Naciones Unidas 
UNFPA

Tania Patriota 
Representante

Lucy Wartenberg
Representante Auxiliar

Esmeralda Ruiz González
Asesora en Género y Derechos 

Unidad de Comunicaciones

Programa Integral contra Violencias de 
Género -MDG/F

Flor María Diaz 
Coordinadora General 

María Teresa Duque Orrego
Especialista en Políticas Públicas

Producción y coordinación

Esmeralda Ruiz
Asesora en Género y Derechos del Fondo de Población 

de las Naciones Unidas – UNFPA

María Teresa Duque
Especialista en Políticas Públicas del programa integral 

contra Violencias de Género – MDG/F

Gema Granados
Asesoría Editorial

Asesora de comunicaciones UNFPA

Equipo de campo proyecto Embera wera

Nancy Haydeé Millán
Coordinadora

Magda Liliana Delgado
Trabajadora Social

Jesús Julián Piedrahita
Antropólogo

Base documental
Proyecto Embera Wera

Edición de textos y arquitectura textual
Hernando Cabarcas Antequera

Fundación Miscelánea Matías Aldecoa

Fotografía
Freddy Martín Cabarcas Gómez

Dibujos
Natalia Andrea Messa López

Edgar Leonardo Ascencio Peñaranda

Diseño y diagramación
Yéssica Acosta Molina

Fundación Miscelánea Matías Aldecoa

Traducción
Iván Araque

Impresión
Legis S.A.

Primera Edición
Noviembre 25 de 2011

© Derechos reservados UNFPA/Programa Integral 
Contra Violencias de Género MDG/F

Esta publicación es realizada en el marco del 
Convenio de cooperación suscrito entre el ICBF 
y el UNFPA, en asocio con el Programa Integral 
contra Violencias de Género MDG/F; y ha sido 

autorizada por el CRIR.



embera
wera
Del silencio a la palabra

Mujer
Embera•







contenido



Embera Wera: 
Del silencio a la palabra

Relatos e historias 
del pueblo Embera

Embera-Tierra-
Wera-Madre-Vidas

Salud y enfermedad

Breve viaje hacia las 
comunidades Embera 

de Pueblo Rico y 
Mistrató

Actividades de la mujer 
y del hombre Embera en 
las diferentes etapas de 

la vida

La voz Embera Wera

8

30

88

74

22

44

82



9

Embera Wera:
Del silencio a la palabra

(Embera Wera: The road to self-expression)



9

El pueblo Embera (Embera significa gen-
te) pertenece a la familia indígena de los 
chocoes. Su territorio ancestral, al llegar los 
españoles, se ubicaba en las cuencas de los 
ríos Atrato, el San Juan y los afluentes del 
Baudó. Este grupo étnico se encuentra, en la 
actualidad, en diferentes departamentos de 
Colombia, como Antioquia, Risaralda, Quin-
dío, Córdoba, Cauca, Nariño, Putumayo, Ca-
quetá y Chocó, donde habita la comunidad 
más numerosa.  

Entre los Embera se distinguen los Em-
bera Chamí y los Embera-Katío, a quienes 
los une, con algunas variantes, la misma 
lengua y cultura. Los Embera residen en las 
llanuras selváticas de la región del Pacífico 
(cuencas de los ríos Baudó y bajo San Juan). 
Los Embera-Katío se localizan en las cuen-
cas de los ríos Urabá y alto Sinú, y los Embe-
ra Chamí (la voz chamí significa cordillera), 
se encuentran ubicados en las zonas altas 
de la geografía nacional (departamentos de 
Antioquia, Caldas, Risaralda, Quindío y Valle, 
en las cordilleras Occidental y Central de los 
Andes colombianos). A quienes residen en 
las zonas de montaña se les denominan Los 

The Embera of Colombia are part 
of the aboriginal family of the Choco-
es. When the Spanish arrived in 1499, 
the Embera occupied the basins of the 
Atrato and San Juan rivers as well as 
tributaries of the Baudó river. Today, the 
group is found in the departments of 
Antioquia, Risaralda, Quindío, Córdoba, 
Cauca, Nariño, Putumayo, Caquetá and 
Chocó, where the largest community 
resides.

The two largest families of the Em-
bera (which translates to “people”) are 
the Chamí and Katío, who, with slight 
differences, share the same language 
and culture. They live in the basins of 
the Baudó and lower San Juan rivers, 
in the jungles of the Pacific region. The 
Embera Katío are found near the Urabá 
and upper Sinú rivers, while the Embe-
ra Chamí (“Chamí” means “mountain 
ridge”) occupy the highlands of the de-
partments of Antioquia, Caldas, Risa-
ralda, Quindío and Valle in the western 
and central ridges of the Colombian An-
des. Emberas of mountainous regions 



10 11

Sur América, Colombia

Risaralda



10 11

Eyabida (a este grupo pertenecen los embe-
ra Chamí y Katío de Pueblo Rico y Mistrató, 
Risaralda), a los que habitan la selva de la 
llanura del pacífico se les conoce como Los 
Oibida y a quienes residen en las riberas de 
los ríos se les llama Los Dobida.

Desde el año de 1510 hasta hoy los Embe-
ra han luchado por su territorio. En el siglo 
XVIII huyen de los procesos de colonización 
hacia el bajo Atrato y la Costa Pacífica y se 
organizan de acuerdo con su sistema social, 
fundamentado en la agrupación de familias 
conformadas por pequeños núcleos socia-
les, garantizando así la cohesión de su etnia 
y su cultura. Durante las últimas décadas 
del siglo XX y en los primeros años del XXI, 
los Embera han estado bajo amenaza y han 
sufrido muertes por causa de la acción de 
grupos armados pertenecientes a la delin-
cuencia común o al narcotráfico o por las 
condiciones asociadas a la explotación mi-
nera, la pobreza, la desnutrición generali-
zada, el abandono por parte del Estado y la 
indiferencia de la sociedad, situaciones por 
las cuales la Corte Constitucional colombia-
na declaró al pueblo embera de Risaralda en 

are called Eyabida, including the Chamí 
and Katío from Pueblo Rico and Mis-
trató, Risaralda; those in the jungles of 
the Pacific coast are called Oibida; and 
the populations living near the rivers 
are called Dobida.

The Embera have fought for their te-
rritories since 1510. In the 18th century 
they fled the colonization of the lower 
Atrato river and the Pacific coast, or-
ganizing in accordance with their so-
cial customs, based in family groups 
that make up small social nuclei, and 
securing the unity of their ethnicity 
and culture. Since the last decades 
of the 20th century, the Embera have 
been threatened and killed by armed 
groups of common criminals, drug 
traffickers, and other conditions re-
lated to mining, poverty, widespread 
malnutrition, disenfranchisement and 
the general indifference of Colombian 
society, leading the Constitutional 
Court to declare the Embera of Risa-
ralda at risk of extinction. Their cu-
rrent population is 25,000.



12 13

peligro de extinción. Actualmente su pobla-
ción es de 25.000 indígenas. 

En los últimos años, las mujeres Embe-
ra pertenecientes al Resguardo Indígena 
de Gitó Docabú y Unificado Embera Chamí 
(municipio de Pueblo Rico), y el Resguardo 
Indígena Unificado Embera Chamí del río 
San Juan (municipio de Mistrató), departa-
mento de Risaralda, han realizado un im-
presionante, complejo y profundo trabajo 
de reflexión sobre sus derechos, sus con-
diciones de vida y las de la comunidad, so-
bre la práctica de la ablación genital feme-
nina, su significado y sus consecuencias. 
El proceso de las mujeres Embera ha sido 
desarrollado en asocio con sus autorida-
des, inicialmente todos hombres, desde 
el Consejo Regional Indígena de Risaral-
da (CRIR), los cabildos y gobernadores en 
cada uno de los resguardos, las parteras 
y la comunidad en general, acompañado 
y facilitado por el Fondo de Población de 
las Naciones Unidas (UNFPA), el Progra-
ma Integral Contra Violencias de Género 
(MDG/F) y el Instituto Colombiano de Bien-
estar Familiar (ICBF). De igual manera se 

In recent years, Embera women from 
the reservation of Gitó Docabú and the 
Unified Embera Chamí reservations 
of Pueblo Rico and the San Juan river 
(township of Mistrató, Risaralda) have 
done profound work reflecting on their 
rights, their conditions and their com-
munities, as well as on the practice 
of female genital cutting and mutila-
tion (FGM) and its meaning and con-
sequences. A program was developed 
to help the Embera women in collabo-
ration with local authorities originally 
comprised solely by men, the Indige-
nous Regional Council of Risaralda 
(CRIR), mayors and governors of every 
reservation, midwives and community 
members and leaders, with support 
from the United Nations Population 
Fund (UNFPA), the interagency project  
“Integral strategy for the prevention 
and awareness of all forms of gen-
der-based violence” (MDG-F), and the 
Colombian Institute of Family Welfare 
(ICBF) as facilitators. The initiative was 
also supported by the Ministries of the 
Interior, Justice and Social Protection, 



12 13



14 15

unieron al proceso instituciones como el 
Ministerio del Interior y de Justicia, el Mi-
nisterio de la Protección Social y la Defen-
soría del Pueblo, conformando una mesa 
interinstitucional en el nivel central, para 
facilitar el diálogo y la organización del 
trabajo con lo local, siendo fruto de este 
proceso inicial el Proyecto Embera Wera 
(que significa mujer embera). 

El Proyecto Embera Wera surge en 2007 
como una vehemente respuesta de las mu-
jeres y del pueblo embera frente a la muer-
te de una niña recién nacida por causa de 
la ablación o mutilación genital femenina. 
Esa profunda meditación que las mujeres 
hicieron sobre su cuerpo estuvo vinculada a 
la reflexión sobre el territorio geopolítico y 
cultural de su comunidad. 

Las mujeres Embera pensaron su cuer-
po en relación con: 1) la tradición cultural 
de “curarlas” –mutilarlas-, y 2) el territorio. 
La tierra, dentro de su concepción, es una 
madre que hospeda, alimenta y corrige; por 
tanto, pensarse y unirse en torno a su cuer-
po es una acción política y poética. 

as well as the Office of Public Advoca-
te, in an interagency round table of top 
officials that promoted  dialogue and 
organization at the local level, thus 
producing Project Embera Wera.

Created in 2007, Embera Wera 
(“wera” means “woman”) is a passio-
nate response from the Embera women 
and people after a newborn died as a re-
sult of genital mutilation. The women’s 
profound reflection about their bodies 
inspired by this incident — and their re-
lation to the cultural tradition of “hea-
ling” (mutilation) — led to a wider re-
flection on the geopolitical and cultural 
territory of their communities. The Em-
bera think of the earth as their mother, 
provider and tutor; therefore, to gather 
and reflect about their bodies is a form 
of both political and poetic action.

The lack of opportunities — espe-
cially for women, who suffer sexual, 
physical, verbal, psychological and 
economic violence — is a common 
element, and becomes evident when 



14 15

A lo largo de los recorridos por el munici-
pio de Pueblo Rico y sus veredas Santa Rita, 
Arenales, Waizur, Bajo San Juan, Kundumí, 
La Loma, Bajo Baraquidura, Bajo Gitó, Cuna 
Gitó, Santa Teresa, Kemberdé, así como por 
el municipio de Mistrató y sus veredas o co-
munidades de Amá, Citabará, Guapá, Alto 
Chata, Bajo Humacas, Canchibare Bajo, Je-
guadas, El Socorro, La India, entre otras, hay 
un común denominador: la falta de oportuni-
dades para los integrantes de estas comuni-
dades, especialmente para las mujeres, que 
son objeto de diferentes violencias (sexual, 
física, verbal, psicológica, económica). No 
obstante, en este largo proceso se lograron 
importantes resultados: 

• Creación de confianza y diálogo entre la 
comunidad y las instituciones. 

• Reconocimiento por parte de las mujeres 
y de la comunidad indígena de la existencia 
de la ablación, y la discusión sobre el sentido 
y consecuencias de la “práctica” aceptando 
que causa enfermedad y muerte a las niñas. 

• Apertura por parte de las mujeres al diá-
logo sobre la ablación y las violencias que 

traveling through the town of Pueblo 
Rico and the neighboring communi-
ties of Santa Rita, Arenales, Waizur, 
Bajo San Juan, Kundumí, La Loma, 
Bajo Baraquidura, Bajo Gitó, Cuna 
Gitó, Santa Teresa, and Kemberdé, as 
well as the town of Mistrató and the 
communities of Amá, Citabará, Gua-
pá, Alto Chata, Bajo Humacas, Can-
chibare Bajo, Jeguadas, El Socorro 
and La India, among others. However, 
significant progress has been made 
after a long process of work with Em-
bera communities:

• Trust and dialogue have been esta-
blished between communities and ins-
titutions.

• Women and native communities 
acknowledged the existence of fema-
le genital mutilation, and discussed 
the meaning and consequences of this 
practice, admitting that it can cause di-
sease and death among young girls.

• Women were more openly able to 
discuss genital mutilation, the violence 



16 17



16 17

ellas enfrentan y sobre su salud sexual y re-
productiva. 

Entre 2008 y 2009 se da inicio a la Investi-
gación - Acción Participativa (IAP), más co-
nocida como la reflexión sobre la ablación y 
la situación de las mujeres, realizada en un 
espacio de diálogo entre todos los actores de 
la comunidad Embera. Durante este tiempo 
la comunidad reconoce el liderazgo de sus 
mujeres y elige a una como consejera en el 
CRIR, responsable del área de mujer y fami-
lia, y designa a otras10 para acompañar el 
proceso. Este grupo organiza el Encuentro 
Departamental de Mujeres Embera, donde 
se reúnen 556 representantes de todos los 
resguardos para conversar sobre su vida, su 
salud, su territorio, su cuerpo, sus derechos 
y sus sueños. 

Ellas, amparadas en sus dioses, en la ley 
de origen, en la libre determinación de los 
pueblos, en el derecho mayor de ser los pri-
meros ocupantes de América, en la fuerza 
de la naturaleza, en la Declaración de las 
Naciones Unidas de los Derechos de los 
Pueblos Indígenas, en el Convenio N.° 169 

they suffer, and issues related to sexual 
and reproductive health.

The Acción Participativa initiative 
(IAP) was launched in 2008 and 2009 
with the mission of studying FGM and 
the situation of the Embera women. 
A dialogue reunited all parties in the 
Embera community. The community 
recognized the leadership of its wo-
men and chose one as an advisor to the 
CRIR and a leader of women and family 
issues, and named 10 other women 
to join the process. This group hosted 
the Departmental Summit of Embera 
Women, where 556 representatives of 
the reservations gathered to talk about 
their lives, health, territories, rights 
and dreams.

Calling on the protection of their 
gods and the natural law, the free will 
of their people, their right as one of the 
first inhabitants of the Americas, the 
strength of nature, as well as referring 
to the United Nations Declaration on 
the Rights of Indigenous Peoples, the 



18 19

de la OIT, en la Constitución Política de Co-
lombia y en los demás instrumentos consa-
grados por el Derecho Internacional de los 
Derechos Humanos, realizaron un escrutinio 
y, al mismo tiempo, una carta de navegación 
sobre un plan de vida, la salud propia, la sa-
lud sexual y reproductiva, la violencia contra 
la mujer, la educación propia, la política or-
ganizativa, el territorio, el medio ambiente, y 
el conflicto armado. 

Las conclusiones del Encuentro de Mu-
jeres es plasmado en el “Mandato de las 
Mujeres Embera”, en el cual las mujeres 
levantan la voz, describen su pensamiento 
frente a los distintos temas y situaciones; 
analizan las causas, proponen soluciones y 
hacen exigencias a sus autoridades y a los 
hombres embera. 

Hoy día las Embera Wera exigen su reco-
nocimiento como actoras sociales dentro de 
los espacios político-organizativos que de-
terminan los destinos de la comunidad. Ellas 
argumentan que siendo las responsables de 
la pervivencia de su cultura (de acuerdo con 
las normas y estatutos internos), tienen el 

Agreement no. 169 of the International 
Labor Organization, the Political Cons-
titution of Colombia and other legal 
instruments established by Interna-
tional Human Rights conventions, wo-
men chose a path towards addressing 
sexual, reproductive and other health 
issues, as well as gender-based vio-
lence, war, education, organization 
politics, territory, the environment and 
other vital issues.

The conclusions of the Women’s 
Summit are embodied in the “Mandate 
of the Embera Women,” where women 
raise their voices, discuss their ideas 
on different subjects and situations, 
analyze causes, propose solutions and 
convey demands to Embera men and 
rulers. 

Embera women demand to be re-
cognized as social agents in the poli-
tical and organizational spaces where 
the fate of their communities is deci-
ded.  They believe that, since their own 
norms and statutes make them res-



18 19

derecho a que no se las excluya ni violente 
física, simbólica o socialmente. 

El plan de vida, según las Embera Wera, 
debe expresar su forma de vivir como pue-
blo originario, recogiendo y reconociendo su 
historia y su cultura, para proyectarse a un 
mejor futuro. Asimismo, exigen el respeto 
por la naturaleza, por los mayores, por las 
autoridades ancestrales y por ellas mismas. 

Ellas demandan el cumplimiento de la re-
solución N.° 001, de junio de 2009, emitida 
por el Gran Resguardo Unificado Embera 
Chamí del río San Juan de los municipios 
de Mistrató y Pueblo Rico, Resguardo Gito 
Docabú y el CRIR, en la cual se prohíbe la 
práctica de la ablación. También reclaman 
una vivienda digna con redes de alcantari-
llado y servicios públicos (agua potable, luz 
eléctrica y redes de comunicación), al igual 
que ampliación de las tierras que sean pro-
ductivas, en las cuales se pueda sembrar, 
cosechar y vivir. Algunas de las tierras que 
tienen los indígenas son áridas, baldías e 
improductivas. Exigen que se respeten los 
lugares sagrados y sean aislados del con-

ponsible for the survival of their cul-
ture, they have the right to be included 
without being attacked in any physical, 
symbolic, or social manner.

Embera women believe that their 
plan must express their livelihood as 
aboriginal people, retrieving and ack-
nowledging their history and culture in 
order to pursue a better future. 

Likewise, they demand respect for 
nature, for the elders, for their an-
cestral rulers and themselves. They 
demand the enforcement of Resolu-
tion no. 001 of June 2009 by the Great 
Unified Embera Chamí Reservation of 
the San Juan river in the towns of Mis-
trató and Pueblo Rico, the Gito Docabú 
Reservation and the CRIR, which bans 
the practice of FGM. They also demand 
fair housing, sanitation and utilities 
(drinking water, electricity and com-
munication networks), as well as more 
agricultural lands from which to make 
a living. Part of the Embera territory 
is made up of deserts, sterile or was-



20 21

flicto armado. La tierra es su morada, es la 
madre que les da el sustento, aunque cada 
día el conflicto (desplazamiento forzado) les 
arrebata una parcela, un espacio más de su 
hogar. 

Mediante el Mandato las mujeres buscan 
restablecer los saberes tradicionales, edu-
car a los niños en los valores ancestrales, 
haciendo énfasis en el bilingüismo y en un 
diálogo entre los saberes indígenas y los sa-
beres occidentales. 

Es mucho lo que falta por hacer para ga-
rantizar que todas las niñas y mujeres em-
bera gocen de la integridad de sus cuerpos y 
de su territorio.

Las Embera Wera leen y trazan desde sus 
cuerpos los destinos de su comunidad. Ellas 
llevan en su piel narraciones milenarias. En 
las páginas que siguen palpitan sus voces e 
imágenes.

te lands. These communities demand 
respect for their sacred places and 
protection from the armed conflict. The 
earth is their home and the mother that 
nourishes them; displacement forced 
by the internal conflict takes away their 
parcels, their homes.

Through the Mandate, women seek 
to restore traditional wisdom, teaching 
children about their ancestors’ values, 
emphasizing bilingualism in a dialogue 
between native wisdom and Western 
culture.

Much more must be done in order to 
ensure the integrity of lands and bodies 
for all young and adult Embera women. 
Within their bodies, the Embera Wera 
can read and tell the fate of their com-
munities. They carry millennia-old sto-
ries in their skin. May their voices and 
images continue to write these stories.



20 21





Breve viaje hacia las comunidades 
Embera de Pueblo Rico y Mistrató



24 25

Del oriente de occidente  
hasta Risaralda

Desde hace tiempo estas comunidades vienen viajando 
para resistir a la colonización: cuando los españoles, 

se dispersaron desde el oriente hasta el occidente de la 
cordillera occidental, en donde habitan actualmente, en 
tierras del Departamento de Risaralda: en Pueblo Rico 

y Mistrató, y también Quinchía, Marsella, Guática, Belén 
de Umbría e incluso en la capital, Pereira. 

Se calcula que la población Embera del departamento 
de Risaralda es de 25.000 personas.



24 25



26 27

Las reservas: tierras del Estado 
para los Embera 

Después de muchas disputas y batallas, 
finalmente, en 1986, el Instituto Colombiano de 

Reforma Agraria (Incora), constituyó el Resguardo 
Indígena Chamí, en el margen derecho del río San 

Juan. 

 La tierra del resguardo es de propiedad colectiva 
y es el Cabildo el que está encargado de repartir 

las tierras a la comunidad. Dicen las Embera Wera: 
hemos vivido gracias a la tierra. Por eso establecen 

en su Mandato que no deben desplazarse, pase 
lo que pase, que no pueden dejar el territorio, 

solamente porque lo han perdido.



26 27



28 29

Que el fogón de la tierra siga siendo el 
principal espacio para la socialización de la 

vida Embera  

En Pueblo Rico existen dos resguardos: Gito Docabú, de los 
Embera Katíos, y el Resguardo Unificado Embera Chamí. En 

Mistrató se encuentran los resguardos La Loma y el Resguardo 
Mayor Embera Chamí. Todos ellos suman una extensión de 22.266 

hectáreas. 

El acceso a los resguardos es difícil; algunas comunidades están 
a varias horas en carro, más otras tantas de camino a pie o a lomo 
de bestia. Esto eleva el precio de los alimentos, el del transporte 

de carga y pasajeros, y también limita la red de servicios públicos y 
de salud e influye en el bajo nivel de escolaridad.

Es en este panorama donde las mujeres se han organizado para 
trabajar colectivamente, obteniendo recursos para las necesidades 

inmediatas de la población. 



28 29





Relatos e historias del pueblo Embera



32 33

Karagabí ejerce su voluntad sobre la tierra y la vida de todos los 
Embera: Eyavida, habitantes de montaña; Oibida, habitantes de la 

llanura selvática del Pacífico y Dobida, habitantes de río.



32 33

En nuestra memoria palpitan palabras y visiones de identidad y de Derecho 
Propio. Es nuestra Ley de Origen; con ella nos relacionamos hacia adentro y hacia 

afuera. Hacía aquí y hacia allá.



34 35

Buscamos el equilibrio y la 
armonía de la naturaleza; el 
orden y la permanencia de la 
vida, desde las piedras hasta 
las personas y las estrellas.



34 35

Vivimos en Colombia, 
sintiendo nuestro 
territorio como una 
madre que alimenta, 
enseña y salva. La 
cuidamos y nos cuida. 



36 37

Emberas y Siapidaras del Cauca y de Nariño, vestimos y comemos 
igual. También tenemos un origen común:

Cuando nuestro planeta era como un desierto, en una playa de la 
desembocadura del Baudó, apareció Tachinawe. Sin haber tenido 

relaciones con un hombre, parió a Tachiakhore, quien se entristecía 
caminando y jugando solo. Para contentarlo, su madre le enseñó a 

hacer gente sembrando una semilla de chontaduro que Tachiakhore 
cuidó, trozó cuando fue palma, hizo figuritas con ella y clavó en la 

playa. Y como le había dicho su madre que hiciera, les gritó a las doce 
de la noche. En ese momento, apareció mucha gente. Las figuritas 

de palma se habían vuelto personas negras que bailaron durante una 
semana. Tachiakhore, que estaba muy feliz, les dijo que se formaran 
en tres filas, a cada persona le puso su apellido y construyó la Casa 

Grande, con cuatro puntales de cañabrava que había mandado a cortar 
a la gente. 

Así fue como se formaron los grupos étnicos Eperara Siapidara; 
Werrepidara (Waunana del medio San Juan); Sitapidara (Indígenas 

Citaraes vecinos de los Embera); Nobitapidara (Embera pertenecientes 
a Novita, Chocó) y Nonamaara (Waunana del Bajo San Juan).

Tachinawe, primera mujer de este planeta,  
su hijo Tachiakhore y el origen de las etnias



36 37

El baño sagrado de indígenas  
color canela, blancos y negros

Desde el principio, y hasta cierto 
tiempo, todos éramos negros. Una 

vez nuestro dios verdadero les 
dijo a sus hijos que se levantaran 
temprano porque iba a crear una 
laguna con agua bendita para que 

se bañaran en ella. Cuando llegó la 
hora todos estaban dormidos; los 
primeros que se levantaron fueron 
los blancos, luego los indígenas y 

de último, los negros.

Los primeros en meterse a la 
laguna salieron blancos. Cuando 

se tiraron los segundos ya se 
estaba secando la laguna; entonces 

solamente pudieron mojarse con 
la mano, por eso el indígena es de 

color canela. Por último, los del 
tercer grupo, solamente alcanzaron 
a lavarse las manos y los pies, por 

eso los negros tienen solamente las 
plantas de los pies y las palmas de 

las manos blancas.



38 39

De cómo las diferentes familias 
fueron poblando el actual territorio 
de los resguardos de Pueblo Rico y 

Mistrató

Al principio el territorio estaba vacío. No había 
familias. Sólo la naturaleza con animales silvestres. 

Desde Bekebara, que después llamaron Santa Cecilia, 
los grandes cazadores y pescadores recorrían los ríos 
Ágüita, San Juan y Tatamá, buscando tierras para vivir. 

En verano subían, subían familias; subían los Guatiqui, 
los Arce. No se oyen ahora bien los nombres: los Siáma, 
los Caizar. Cambian y son los mismos: Cicuepa, Wasado, 

Nayazá. Somos nosotros. Todos. Los que estábamos 
aquí y aquí estamos. Aquí estaremos, en Moquiquí, 
Namurcito, Chata, Cicuepa, Anqutma, por todas las 

desembocaduras y quebradas, por muchas partes. Hasta 
abrimos montañas. Creamos un “Puerto de Oro”. Hoy día 
se llama así. Y ocupamos Mistrató, Río de Loras… y todo 

lo que es nuestro y tiene que ser nuestro.



38 39

Mapa dibujado por los participantes de la Escuela de derechos. Proyecto Embera Wera.



40 41

Dioses culturales  
Jinu Potto Warra:  

el hijo de la pantorrilla  
o el poder de los jaibanás

Una mujer quedó embarazada, en la pantorrilla, no en 
el vientre. Parió al bebe y murió. Por eso Karagabí al ver el 

sufrimiento de nosotras, decidió que el bebé mejor se formara 
en la barriga.

Jinu Potto Warra, que era el nombre del niño hijo de la 



40 41

pantorrilla, no aceptaba que su madre estuviera muerta. La 
buscaba por todo el universo. Como le gustaba lamer sangre, 

para que se fuera lejos de ellos, sus tíos le decían que su 
mamá se había ido detrás de algunos animales. Así fue como 
Jinu Potto Warra, el hijo de la pantorrilla, se enfrentó con la 

mayoría de las madres de los animales, venciéndolas a todas: 
mataba pescados enormes, cangrejos descomunales, arañas 
grandísimas, caimanes interminables; pero siempre dejaba 
dos para que se reprodujeran y no se acabaran. Un día peleó 

con Jepa, la boa gigante y sagrada, que, vencida por Jinu Potto 
Warra, el hijo de la pantorrilla, se deshizo en el agua de todos 

los ríos y hace posible que podamos vivir en la tierra.



42 43

Los tres mundos Embera

Arriba vive Dachiakhore, nuestro padre. De él se originan 
Karagabí y Trutuica. Ellos son opuestos. Del enfrentamiento 

de sus fuerzas sale el mundo medio. Karagabí le da vida a las 
mujeres y los hombres Embera, que respiramos y hacemos 
amigos en la esfera intermedia. Aquí cazamos, pescamos, 
construimos casas y usamos nuestras mentes y nuestras 

manos para darle vida a todos los días. Eso es lo más 
importante. 

Trutuica, el mismo dios de los blancos, produce los animales 
que hacen daño a las personas y viven en Acumurärä, el 

mundo de abajo. Por allá viven los animales ponzoñosos y que 
se alimentan de sangre, como culebras, zancudos, alacranes 
y tábanos. Allí nace también la fuerza de los jais. Los espíritus 

de los animales de presa que salen al mundo del medio a 
cazar personas, enfermándolas. Claro que de allá abajo 

también viene el chontaduro y el plátano. 



42 43





Actividades de la mujer y del hombre  
Embera en las diferentes etapas de la vida



46 47

Mujeres y hombres Embera tenemos actividades y obligaciones distintas, según 
la edad que tengamos y el momento de vida en el que estemos: niñez, que en 

Embera se dice warrandica, warranchaque y dabarau; juventud, awera a la mujer, 
kundra al hombre; adultez, mukir al hombre y wera a la mujer y vejez, chodra a la 

mujer y chora al hombre.

Las viudas y huérfanos viven situaciones difíciles. Ahora muchas cosas han 
cambiado, las mujeres han empezado a salir de su comunidad a buscar trabajo. En 
la cultura embera se cuida a las mujeres, las niñas y los niños. Las mujeres se han 

encargado de conocer y hacer respetar sus derechos cada vez más.



46 47



48 49

La mujer Embera siempre está presente 
en la vida del bebé o warrandica, atendiendo 

también los quehaceres del hogar. Entre 
madre e hija o hijo, hay una relación directa 

y permanente desde el nacimiento. Todos los 
bebés son examinados cuidadosamente para 

ver que estén bien, y con todas las partes de su 
cuerpo normales y completas.

Como Emberas nos gusta comprender a las 
personas desde su cuerpo, sus pensamientos, 

sentimientos, valores y mundo espiritual.

Niñez: warrandica 
warranchaque y dabarau



48 49



50 51

Las recién nacidas y su cuerpo.  
La eliminación de la ablación

Las niñas recién nacidas eran revisadas con mucha 
cautela para observar el tamaño de su clítoris. Si 

sobresalía de los labios mayores, era cortado por la 
partera, porque se pensaba que así se garantizaba una 
futura adultez normal. Sin embargo, muchas mujeres 

sufrieron y enfermaron y algunas murieron. 



50 51

Las mujeres Embera que con amarillo, rojo, belleza, verde, blanco, vida, azul y 
negro hacen collares, saben oír a los pájaros y aliviar y alegrar con jaikeras, plantas 

del espíritu perfumadas, rompieron el silencio. Y en comunión con hombres, 
mujeres lideresas y parteras, consejeros regionales, cabildos mayores de Mistrató 

y Pueblo Rico, gobernadores locales de las comunidades, acordaron eliminar la 
ablación para proteger la vida y la salud de las niñas recién nacidas del pueblo 

Embera de Risaralda. Es un Mandato de las mujeres. 



52 53

Del silencio a la palabra

La voz de las Embera Wera se debe 
escuchar y respetar y dar cumplimiento 
al Mandato de suspensión de cualquier 

acción que vaya en contra de la 
integridad física y la vida de las niñas 

recién nacidas.

Reconocer y valorar a las Embera 
wera, es respetar a la madre tierra y 

vivir para que el territorio no se enferme 
y sea más bello y más nuestro. 



52 53



54 55

Costumbres de bienvenida  
a niñas y niños recién nacidos

En el resguardo de Gitó Docabú, de Pueblo Rico, las mujeres Katías le entregan 
harina a un anciano o a una anciana, para lograr que el niño o la niña no sean 

perezosos. Si no se tiene harina, la mujer le entrega una totuma puesta boca abajo 
al anciano o a la anciana, para que transmita su fuerza de trabajo.

El interés de las Embera wera por recuperar en el Plan de Vida el respeto por 
la naturaleza, por los mayores, las mujeres y las autoridades ancestrales, se 

evidencia en las consideraciones para rodear a las personas de protecciones y 
apoyos: las primeras uñas de los niños deben ser cortadas por un hombre y en el 

caso de una niña, por una mujer. Luego estas personas se convierten en compadres 
o comadres. Y se les da alguna bonificación por aceptar, porque de lo contrario, 

 el niño o la niña será ladrón cuando sea adulto. 



54 55



56 57

Descubriendo el mundo  
con las hermanas mayores

Cuando los bebés aprenden a caminar, son cuidados por 
los hermanos mayores y comienzan a descubrir el mundo, 
explorando su alrededor, la casa y el exterior de ella. Las 

madres les hablan en Embera y van aprendiendo palabras: 
pápa (madre); zéze (padre); imádau (sol); egoró (tierra). 

En la etapa del gateo los bebés están por la cocina, 
acompañados por la madre que hace oficio. Y cuando salen, 
siempre van sobre la espalda de la mujer sostenidos por la 

paruma, que antes era el vestido de tela con el que las mujeres 
se cubrían la cintura. Las niñas desde muy pequeñas ayudan 
a cargar a sus hermanitos menores. Asimismo, son iniciadas 
en las labores del hogar y preparación de alimentos. Cuando 

salen con la mamá para la huerta, ayudan a cuidarla y recogen 
cebolla larga, tomate y ají. Ellas son nuestro futuro. Por eso 

queremos que exista un Mandato de educación obligatoria para 
las niñas y los niños.



56 57



58 59

Juegos e iniciación 
en labores del 
hogar

Para los niños y niñas de 
6 a 10 años el juego es el 
motor de sus actividades. 
Elaboran objetos de madera 
y carretas; hacen collares 
con semillas o amarran 
insectos voladores a un hilo, 
para correr detrás de ellos. 
Ya más grandecitos, juegan 
en el río, en campo abierto o 
en las canchas de fútbol.



58 59

Las actividades de 
las niñas alrededor de 

los quehaceres en la 
casa, cosiendo vestidos, 

cargando agua y haciendo 
atuendos de chaquiras, 

canastos y cántaros, tiene 
que ser complementada 
con su educación formal 

en la escuela que debe 
acoger más y mejor lo 
ancestral y los valores 
culturales Emberas de 

respeto, convivencia 
comunitaria y honestidad.



60 61

Juventud  
(Kundra-Hombre; Awera-Mujer) 

De niña a mujer

Se inicia este momento de vida a los 12 o 14 años, 
cuando la niña tiene su primera menstruación y 

comienza a asumir más roles dentro de la familia, 
cocinando, buscando leña, atendiendo a los niños. 

En esta etapa también se inicia su vida como awera, 
preparándose para comenzar una relación o ser 

entregada en calidad de esposa. Su cuerpo ya puede 
iniciar un embarazo. 

Las mujeres jóvenes tienen muchos problemas para 
estudiar. Por eso las Embera wera han dispuesto la 
necesidad de trabajar por el fortalecimiento de la 

educación tradicional y occidental que, con un currículo 
propio, contribuya al desarrollo de la comunidad Embera 

en su territorio.



60 61



62 63

El comienzo de la vida  
en pareja o Kimas

La edad permitida para ser kimas o parejas 
está entre los 13 a 15 años. Actualmente las 

Embera wera están interesadas en que la mujer 
llegue más formada y capacitada a esta etapa 
de su vida y con un mayor conocimiento de sus 

derechos y posibilidades de ejercerlos.

La vida en kimas no se limita a las relaciones 
sexuales o a la búsqueda del embarazo. Habla 

del mundo espiritual de cada quien, de sus 
posibilidades de relacionarse con otras personas 

y con el territorio, construyendo identidad y 
fortaleciendo la cultura Embera. 



62 63



64 65

El primer embarazo  
y el reconocimiento social

Dice una lideresa de Pueblo Rico que la primera 
menstruación significa que para tener familia la mujer 

debe vivir en el territorio Embera y en su resguardo; sólo 
allí debe vivir y trabajar, cuidar a los hijos y defender al 
pueblo Embera, tener un reglamento, cuidar su cultura 
y tener la lengua propia de acuerdo con los sentimientos 

de los Emberas.



64 65

Así como la conformación de parejas comienza a 
temprana edad, de igual forma el primer embarazo 

comienza aproximadamente a los 14 o 15 años. Con él 
se produce un reconocimiento social importante para las 

mujeres. 

En el proceso de reflexión y defensa de los derechos de la 
mujer Embera Chamí, las mujeres están exigiendo que se 

respete su derecho a decidir cuándo quieren tener hijos, así 
como el derecho a la salud de las mujeres. Asimismo, han 
ordenado que los padres no obliguen a sus hijos a contraer 
matrimonio y están haciendo trabajos para sensibilizar a 

los jóvenes para no contraer matrimonio a temprana edad.



66 67

Adultez: Wera, mujer; Mukira, hombre 
Las mujeres como soporte de la 

cultura

Esta etapa de la vida gira alrededor de la comunidad 
y la familia. Hombres y mujeres hacen destino juntos, 

construyen casa y trabajan la tierra.



66 67

Las mujeres enseñan la lengua, se encargan de 
mantener viva la alimentación tradicional, el vestido y la 
pintura de la cara: son el corazón de la cultura Chamí y 

Katío. Sin ellas se desintegraría la sociedad Embera.

Por eso las Embera wera reclaman en su Mandato 
que sean formadas en educación propia, educación 
sexual, salud propia y educación administrativa del 

gobierno propio avivando fuertemente su autoestima.



68 69

La educación: raíz y tronco principal  
de la historia de vida Embera

Las Embera wera, en su Segundo Encuentro Departamental de Risaralda, han dicho:

“La educación para las Embera wera es uno de los pilares fundamentales de su 
organización y proyecto de vida, la educación se debe generar en la familia, en la 

comunidad, en la naturaleza, en el trabajo y en los procesos de resistencia cultural 
como pueblos indígenas; es la raíz y el tronco principal de nuestra historia de vida”.



68 69



70 71

La maternidad: una relación entre  
los seres humanos y la naturaleza

Las fases de la luna influirán para que el bebé sea niño o niña. En el momento del 
embarazo si la luna es amarilla, va a ser niño, y si es llena, va a ser niña. También 

la luna creciente determina que las niñas o niños concebidos en ese tiempo 
crezcan grandes y sean responsables. Igual pasa con los cultivos: si se siembra en 

creciente los frutos son buenos.



70 71

Teniendo en cuenta que entre un embarazo y otro 
hay aproximadamente un año, las mujeres Embera de 
Risaralda exigen que se respete su derecho a decidir 

cuándo quieren tener hijos y quieren planificar por 
métodos tradicionales, volviendo al uso de plantas 

y tratamiento con jaibanás, porque los métodos 
occidentales están causando enfermedades.



72 73

El momento  
del parto

Las parteras emplean 
plantas medicinales, 
como el lulo, la canela, 
la fruta del café o 
cacho de venado, para 
disminuir los dolores 
o para acelerar las 
contracciones. Como 
calmantes también se 
dan en bebida las hojas 
de la piña o el orégano 
costeño.



72 73

Tener un número importante de hijos es hacer que haya 
Emberas y que la cultura no se pierda. Es vital, entonces, 

garantizar la atención y el bienestar de las mujeres 
embarazadas.

Después del parto para que la mujer se recupere 
pronto, tiene que consumir harina de maíz con jugo de 

beké; el caldo de gallina, guagua, chucha, venado, ardilla, 
pavo o pájaros o pescado, con plátano y bien caliente. 





Salud y enfermedad



76 77

La salud se refleja en cada uno de 
los miembros de la comunidad

Para los Embera, los seres humanos, la naturaleza y 
el mundo espiritual corren equilibradamente. Cuando 

se interrumpe esta armonía, el cuerpo se enferma. 
Entonces, se altera la persona y se afectan la familia y la 

sociedad.



76 77

El bienestar físico, 
material y espiritual, que 

nos da salud, depende 
también de la tranquilidad 

y orden que haya en un 
territorio que haga bien 
y que esté rodeado de 
buenas calidades para 

vivir, cultivar, bailar y tener 
más comunidad. 



78 79

La enfermedad: 
dolencia, 

mal, angustia, 
sufrimiento

La enfermedad es 
todo lo que produce 

tristeza, aburrimiento, 
ahogo para trabajar en 

el monte, debilidad y 
ataduras para visitar 
otras comunidades. 

Quita el apetito y causa 
dolor. Un mal espíritu 
entra a la comunidad. 

El territorio no 
produce buenos frutos, 

por los químicos o el 
conflicto armado.



78 79

“Dai bae jaibana conocimiento area nubu dachia dauba unubu  en 
espíritu, nejar, jai.” / “Para nosotros los jaibanás, la salud es el espíritu y la 
enfermedad es un todo que nos rodea. Las hojas de las plantas, las flores… 

tienen espíritu”

Jaibanás, curanderos, sobanderos y parteras son necesarios para la vida 
social y espiritual de la comunidad. Trabajan por la salud y entrelazan a la 

naturaleza con los Embera. 



80 81

La salud de las Embera Wera
Las mujeres reclaman el derecho a no ser 
sometidas a ningún tipo de tratamiento o 

intervención médica no consentida. Y exigen que 
se tenga en cuenta cuántos hijos quieren tener. 

Porque es fundamental que sean respetadas 
durante todas las etapas de su vida, para 

participar activamente, y con libertad, en un Plan 
de Vida que, como se plantea en su Mandato, 
acoja la atención médica, la salud ancestral 

basada en los conocimientos tradicionales de 
las plantas medicinales y un territorio sano 

que mantenga una relación de respeto hacia la 
naturaleza.



80 81





La voz Embera Wera



84 85

Cuando no se pinta se ve como triste 
y si se pinta la cara se ve muy bonita

Los estatutos que organizan la vida Embera son para 
hombres y mujeres. Ellas quieren que se formen comités 

donde mitad sean mujeres y mitad hombres, para que 
allí se hablen los problemas e intereses comunes. 

También han propuesto trabajar permanentemente en 
la importancia de la comida, los vestidos, la lengua, la 

medicina propia y rescatar la historia.

El cumplimiento de los derechos de la mujer mejora 
la situación personal de las Embera wera y fortalece la 
permanencia y el futuro de todos. Por las Embera wera 

se nutre y se prolonga la comunidad. 



84 85



86 87

La participación de la  
Mujer Embera Chami

Además de las grandes intervenciones y aportes de 
las Embera wera en el trabajo productivo y reproductivo, 

actualmente están fortaleciendo su participación 
en la organización de la comunidad y en la toma de 

decisiones, a través de su liderazgo en los procesos de 
reconocimiento y respeto a los derechos de las mujeres. 

Hoy, en las tardes, cuando las mujeres conversan 
haciendo sus vestidos, desde los fogones hasta cada uno 

de los tres mundos Embera, vuelan estas palabras:

“Ya es hora de levantar la voz, ya el miedo se acabó 
y que a partir del Segundo Encuentro de Mujeres 
Indígenas de Risaralda hagamos valer nuestros 

derechos”



86 87





Embera-Tierra-Wera-Madre-Vidas



91

Imágenes de las Embera Wera 
tejiendo en el tiempo respeto, 

vida, territorio, reconocimiento, 
armonía y belleza;  

lunas animadas, saliendo por 
aquí y por allá



91



92 93



92 93



94 95



94 95



96 97



96 97



98 99



98 99



100 101



100 101



102 103



102 103



104 105



104 105



106 107



106 107



108 109



108 109



110 111



110 111



112 113



112 113



114 115



114 115



116 117



116 117



118 119



118 119



Este libro se terminó de imprimir en el 
mes de noviembre en Bogotá.  

Su edición fue posible gracias al valor y a 
la belleza de las mujeres Embera.

Información:  
Fondo de Población de las Naciones Unidas 

Avenida 82 No. 10 - 62, piso 2. Bogotá 
Teléfono: 4889000 

www.unfpa.org.co


