


INSTITUTO COLOMBIANO DE BIENESTAR FAMILIAR
ICBF

Diego Molano Aponte
Director General

Mauricio Canal Rojas
Director de Prevencion

Subdireccién de Familia
Equipo Técnico Nacional de Asuntos Etnicos

Oficina Asesora de Comunicaciones y Atencidn al
Ciudadano

Grupo Multimodales

CONSEJO REGIONAL INDIGENA DE RISARALDA
CRIR

Gilberto Nacavera
Consejero Mayor

Norfilia Caizales Tazcon
Consejera

Alberto Emilio Wazorna Bernaza
Consejero

Diosdado Guapacha
Consejero

Wilmar Nacavera Nacavera
Consejero

David Cardona Cardona
Consejero

Barlaan Diaz Ibarra
Consejero

Carlos Aricapa
Consejero

FONDO DE POBLACION DE LAS NACIONES UNIDAS
UNFPA

Tania Patriota
Representante

Lucy Wartenberg
Representante Auxiliar

Esmeralda Ruiz Gonzalez
Asesora en Género y Derechos

Unidad de Comunicaciones

PROGRAMA INTEGRAL CONTRA VIOLENCIAS DE
GENERO -MDG/F

Flor Maria Diaz
Coordinadora General

Maria Teresa Duque Orrego
Especialista en Politicas Publicas

Produccion y coordinacion

Esmeralda Ruiz
Asesora en Género y Derechos del Fondo de Poblacidn
de las Naciones Unidas - UNFPA

Maria Teresa Duque
Especialista en Politicas Publicas del programa integral
contra Violencias de Género - MDG/F

Gema Granados
Asesoria Editorial
Asesora de comunicaciones UNFPA

EQUIPO DE CAMPO PROYECTO EMBERA WERA

Nancy Haydeé Millan
Coordinadora

Magda Liliana Delgado
Trabajadora Social

JesuUs Julian Piedrahita
Antropélogo

T e Mciorea Liicien

Base documental
Proyecto Embera Wera

Edicion de textos y arquitectura textual
Hernando Cabarcas Antequera
Fundacion Misceldnea Matias Aldecoa

Fotografia
Freddy Martin Cabarcas Gémez

Dibujos
Natalia Andrea Messa Ldpez
Edgar Leonardo Ascencio Penaranda

Disefo y diagramacion
Yéssica Acosta Molina
Fundacion Misceldnea Matias Aldecoa

Traduccién
Ivan Araque

Impresion
Legis S.A.

Primera Edicion
Noviembre 25 de 2011

© Derechos reservados UNFPA/Programa Integral
Contra Violencias de Género MDG/F

Esta publicacién es realizada en el marco del
Convenio de cooperacion suscrito entre el ICBF
y el UNFPA, en asocio con el Programa Integral

contra Violencias de Género MDG/F; y ha sido

autorizada por el CRIR.

Colombin

ELFINALA
VIOLENCIA

BIENESTAR
FAMILIAR












conkenido



Embera Wera:
? Del silencio a la palabra

Breve viaje hacia las

comunidades Embera 2_2
de Pueblo Ricoy
Mistrato

3 Relatos e historias
del pueblo Embera

Actividades de la mujer
y del hombre Embera en 4, 4,
las diferentes etapas de

la vida

Salud y enfermedad

La voz Embera Wera

gv’? Embera-Tierra-
Wera-Madre-Vidas



Ewbera Wera:

Del silencio a la Patabra

(Embera Wera: The road to self-expression)



El pueblo Embera (Embera significa gen-
te] pertenece a la familia indigena de los
chocoes. Su territorio ancestral, al llegar los
espanoles, se ubicaba en las cuencas de los
rios Atrato, el San Juan y los afluentes del
Baudo. Este grupo étnico se encuentra, en la
actualidad, en diferentes departamentos de
Colombia, como Antioquia, Risaralda, Quin-
dio, Cordoba, Cauca, Narifo, Putumayo, Ca-
quetd y Chocd, donde habita la comunidad

mas numerosa.

Entre los Embera se distinguen los Em-
bera Chami y los Embera-Katio, a quienes
los une, con algunas variantes, la misma
lengua y cultura. Los Embera residen en las
llanuras selvaticas de la region del Pacifico
(cuencas de los rios Baudd y bajo San Juan).
Los Embera-Katio se localizan en las cuen-
cas de los rios Uraba y alto Sinu, y los Embe-
ra Chami (la voz chami significa cordillera),
se encuentran ubicados en las zonas altas
de la geografia nacional (departamentos de
Antioquia, Caldas, Risaralda, Quindio y Valle,
en las cordilleras Occidental y Central de los
Andes colombianos). A quienes residen en
las zonas de montana se les denominan Los

The Embera of Colombia are part
of the aboriginal family of the Choco-
es. When the Spanish arrived in 1499,
the Embera occupied the basins of the
Atrato and San Juan rivers as well as
tributaries of the Baudé river. Today, the
group is found in the departments of
Antioquia, Risaralda, Quindio, Cordoba,
Cauca, Narino, Putumayo, Caqueté and
Chocd, where the largest community
resides.

The two largest families of the Em-
bera (which translates to “people”) are
the Chami and Katio, who, with slight
differences, share the same language
and culture. They live in the basins of
the Baudd and lower San Juan rivers,
in the jungles of the Pacific region. The
Embera Katio are found near the Uraba
and upper Sinu rivers, while the Embe-
ra Chami ("Chami” means “mountain
ridge”) occupy the highlands of the de-
partments of Antioquia, Caldas, Risa-
ralda, Quindio and Valle in the western
and central ridges of the Colombian An-
des. Emberas of mountainous regions






Eyabida (a este grupo pertenecen los embe-
ra Chamiy Katio de Pueblo Rico y Mistraté,
Risaralda), a los que habitan la selva de la
llanura del pacifico se les conoce como Los
Oibida y a quienes residen en las riberas de
los rios se les llama Los Dobida.

Desde el ano de 1510 hasta hoy los Embe-
ra han luchado por su territorio. En el siglo
XVIII huyen de los procesos de colonizacion
hacia el bajo Atrato y la Costa Pacifica y se
organizan de acuerdo con su sistema social,
fundamentado en la agrupacién de familias
conformadas por pequenos nucleos socia-
les, garantizando asi la cohesion de su etnia
y su cultura. Durante las Ultimas décadas
del siglo XX y en los primeros anos del XXI,
los Embera han estado bajo amenaza y han
sufrido muertes por causa de la accion de
grupos armados pertenecientes a la delin-
cuencia comun o al narcotrafico o por las
condiciones asociadas a la explotacion mi-
nera, la pobreza, la desnutricion generali-
zada, el abandono por parte del Estado y la
indiferencia de la sociedad, situaciones por
las cuales la Corte Constitucional colombia-
na declaro al pueblo embera de Risaralda en

11

are called Eyabida, including the Chami
and Katio from Pueblo Rico and Mis-
trato, Risaralda; those in the jungles of
the Pacific coast are called Oibida; and
the populations living near the rivers
are called Dobida.

The Embera have fought for their te-
rritories since 1510. In the 18th century
they fled the colonization of the lower
Atrato river and the Pacific coast, or-
ganizing in accordance with their so-
cial customs, based in family groups
that make up small social nuclei, and
securing the unity of their ethnicity
and culture. Since the last decades
of the 20th century, the Embera have
been threatened and killed by armed
groups of common criminals, drug
traffickers, and other conditions re-
lated to mining, poverty, widespread
malnutrition, disenfranchisement and
the general indifference of Colombian
society, leading the Constitutional
Court to declare the Embera of Risa-
ralda at risk of extinction. Their cu-
rrent population is 25,000.



peligro de extincion. Actualmente su pobla-
cién es de 25.000 indigenas.

En los Ultimos anos, las mujeres Embe-
ra pertenecientes al Resguardo Indigena
de Git6 Docabt y Unificado Embera Chami
(municipio de Pueblo Rico), y el Resguardo
Indigena Unificado Embera Chami del rio
San Juan (municipio de Mistraté), departa-
mento de Risaralda, han realizado un im-
presionante, complejo y profundo trabajo
de reflexién sobre sus derechos, sus con-
diciones de vida y las de la comunidad, so-
bre la practica de la ablacidn genital feme-
nina, su significado y sus consecuencias.
El proceso de las mujeres Embera ha sido
desarrollado en asocio con sus autorida-
des, inicialmente todos hombres, desde
el Consejo Regional Indigena de Risaral-
da (CRIRJ, los cabildos y gobernadores en
cada uno de los resguardos, las parteras
y la comunidad en general, acompanado
y facilitado por el Fondo de Poblacion de
las Naciones Unidas (UNFPA], el Progra-
ma Integral Contra Violencias de Género
(MDG/F)y el Instituto Colombiano de Bien-
estar Familiar (ICBF). De igual manera se

12

Inrecentyears, Emberawomen from
the reservation of Gité Docabt and the
Unified Embera Chami reservations
of Pueblo Rico and the San Juan river
(township of Mistratd, Risaralda) have
done profound work reflecting on their
rights, their conditions and their com-
munities, as well as on the practice
of female genital cutting and mutila-
tion (FGM) and its meaning and con-
sequences. A program was developed
to help the Embera women in collabo-
ration with local authorities originally
comprised solely by men, the Indige-
nous Regional Council of Risaralda
(CRIRJ, mayors and governors of every
reservation, midwives and community
members and leaders, with support
from the United Nations Population
Fund (UNFPA), the interagency project
“Integral strategy for the prevention
and awareness of all forms of gen-
der-based violence” (MDG-F), and the
Colombian Institute of Family Welfare
(ICBF) as facilitators. The initiative was
also supported by the Ministries of the
Interior, Justice and Social Protection,



/B

§

e 2 ST o W) 7/, W TR T TRE TR
7 ' »78 LT ’
.I r F, i L 'l_‘li -.

(T
L2

-' 5] R
e ) |
rr‘ 'I‘-“‘

'
!




unieron al proceso instituciones como el
Ministerio del Interior y de Justicia, el Mi-
nisterio de la Proteccién Social y la Defen-
soria del Pueblo, conformando una mesa
interinstitucional en el nivel central, para
facilitar el didlogo y la organizacion del
trabajo con lo local, siendo fruto de este
proceso inicial el Proyecto Embera Wera
(que significa mujer embera).

El Proyecto Embera Wera surge en 2007
como una vehemente respuesta de las mu-
jeres y del pueblo embera frente a la muer-
te de una nifa recién nacida por causa de
la ablacién o mutilacion genital femenina.
Esa profunda meditacién que las mujeres
hicieron sobre su cuerpo estuvo vinculada a
la reflexion sobre el territorio geopolitico y
cultural de su comunidad.

Las mujeres Embera pensaron su cuer-
po en relacion con: 1) la tradicién cultural
de “curarlas” -mutilarlas-, y 2] el territorio.
La tierra, dentro de su concepcién, es una
madre que hospeda, alimenta y corrige; por
tanto, pensarse y unirse en torno a su cuer-
po es una accion politica y poética.

14

as well as the Office of Public Advoca-
te, in an interagency round table of top
officials that promoted dialogue and
organization at the local level, thus
producing Project Embera Wera.

Created in 2007, Embera Wera
("wera” means “woman”] is a passio-
nate response from the Embera women
and people after a newborn died as a re-
sult of genital mutilation. The women'’s
profound reflection about their bodies
inspired by this incident — and their re-
lation to the cultural tradition of “hea-
ling” (mutilation] — led to a wider re-
flection on the geopolitical and cultural
territory of their communities. The Em-
bera think of the earth as their mother,
provider and tutor; therefore, to gather
and reflect about their bodies is a form
of both political and poetic action.

The lack of opportunities — espe-
cially for women, who suffer sexual,
physical, verbal, psychological and
economic violence — is a common
element, and becomes evident when



A'lo largo de los recorridos por el munici-
pio de Pueblo Rico y sus veredas Santa Rita,
Arenales, Waizur, Bajo San Juan, Kundumi,
La Loma, Bajo Baraquidura, Bajo Gitd, Cuna
Gito, Santa Teresa, Kemberdé, asi como por
el municipio de Mistraté y sus veredas o co-
munidades de Ama, Citabara, Guapa, Alto
Chata, Bajo Humacas, Canchibare Bajo, Je-
guadas, El Socorro, La India, entre otras, hay
un comun denominador: la falta de oportuni-
dades para los integrantes de estas comuni-
dades, especialmente para las mujeres, que
son objeto de diferentes violencias (sexual,
fisica, verbal, psicoldgica, econdémical. No
obstante, en este largo proceso se lograron
importantes resultados:

« Creacion de confianza y didlogo entre la
comunidad y las instituciones.

* Reconocimiento por parte de las mujeres
y de la comunidad indigena de la existencia
de la ablacion, y la discusion sobre el sentido
y consecuencias de la “préactica” aceptando
que causa enfermedad y muerte a las ninas.

« Apertura por parte de las mujeres al dia-
logo sobre la ablacion y las violencias que

18

traveling through the town of Pueblo
Rico and the neighboring communi-
ties of Santa Rita, Arenales, Waizur,
Bajo San Juan, Kundumi, La Loma,
Bajo Baraquidura, Bajo Gité, Cuna
Gitd, Santa Teresa, and Kemberdé, as
well as the town of Mistraté and the
communities of Ama, Citabara, Gua-
pa, Alto Chata, Bajo Humacas, Can-
chibare Bajo, Jeguadas, El Socorro
and La India, among others. However,
significant progress has been made
after a long process of work with Em-
bera communities:

* Trust and dialogue have been esta-
blished between communities and ins-
titutions.

*« Women and native communities
acknowledged the existence of fema-
le genital mutilation, and discussed
the meaning and consequences of this
practice, admitting that it can cause di-
sease and death among young girls.

* Women were more openly able to
discuss genital mutilation, the violence






ellas enfrentan y sobre su salud sexual y re-
productiva.

Entre 2008 y 2009 se da inicio a la Investi-
gacién - Accion Participativa (IAP), mas co-
nocida como la reflexién sobre la ablacidn y
la situacion de las mujeres, realizada en un
espacio de dialogo entre todos los actores de
la comunidad Embera. Durante este tiempo
la comunidad reconoce el liderazgo de sus
mujeres y elige a una como consejera en el
CRIR, responsable del area de mujery fami-
lia, y designa a otras10 para acompanar el
proceso. Este grupo organiza el Encuentro
Departamental de Mujeres Embera, donde
se reunen 556 representantes de todos los
resguardos para conversar sobre su vida, su
salud, su territorio, su cuerpo, sus derechos
y Sus suenos.

Ellas, amparadas en sus dioses, en la ley
de origen, en la libre determinacion de los
pueblos, en el derecho mayor de ser los pri-
meros ocupantes de América, en la fuerza
de la naturaleza, en la Declaracidon de las
Naciones Unidas de los Derechos de los
Pueblos Indigenas, en el Convenio N.° 169

17

they suffer, and issues related to sexual
and reproductive health.

The Accion Participativa initiative
(IAP) was launched in 2008 and 2009
with the mission of studying FGM and
the situation of the Embera women.
A dialogue reunited all parties in the
Embera community. The community
recognized the leadership of its wo-
men and chose one as an advisor to the
CRIR and a leader of women and family
issues, and named 10 other women
to join the process. This group hosted
the Departmental Summit of Embera
Women, where 556 representatives of
the reservations gathered to talk about
their lives, health, territories, rights
and dreams.

Calling on the protection of their
gods and the natural law, the free will
of their people, their right as one of the
first inhabitants of the Americas, the
strength of nature, as well as referring
to the United Nations Declaration on
the Rights of Indigenous Peoples, the



de la OIT, en la Constitucion Politica de Co-
lombia y en los demas instrumentos consa-
grados por el Derecho Internacional de los
Derechos Humanos, realizaron un escrutinio
y, al mismo tiempo, una carta de navegacion
sobre un plan de vida, la salud propia, la sa-
lud sexual y reproductiva, la violencia contra
la mujer, la educacion propia, la politica or-
ganizativa, el territorio, el medio ambiente, y
el conflicto armado.

Las conclusiones del Encuentro de Mu-
jeres es plasmado en el "Mandato de las
Mujeres Embera”, en el cual las mujeres
levantan la voz, describen su pensamiento
frente a los distintos temas y situaciones;
analizan las causas, proponen soluciones y
hacen exigencias a sus autoridades y a los
hombres embera.

Hoy dia las Embera Wera exigen su reco-
nocimiento como actoras sociales dentro de
los espacios politico-organizativos que de-
terminan los destinos de la comunidad. Ellas
argumentan que siendo las responsables de
la pervivencia de su cultura (de acuerdo con
las normas y estatutos internos), tienen el

1%

Agreement no. 169 of the International
Labor Organization, the Political Cons-
titution of Colombia and other legal
instruments established by Interna-
tional Human Rights conventions, wo-
men chose a path towards addressing
sexual, reproductive and other health
issues, as well as gender-based vio-
lence, war, education, organization
politics, territory, the environment and
other vital issues.

The conclusions of the Women's
Summit are embodied in the "Mandate
of the Embera Women,” where women
raise their voices, discuss their ideas
on different subjects and situations,
analyze causes, propose solutions and
convey demands to Embera men and
rulers.

Embera women demand to be re-
cognized as social agents in the poli-
tical and organizational spaces where
the fate of their communities is deci-
ded. They believe that, since their own
norms and statutes make them res-



derecho a que no se las excluya ni violente
fisica, simbolica o socialmente.

El plan de vida, segun las Embera Wera,
debe expresar su forma de vivir como pue-
blo originario, recogiendo y reconociendo su
historia y su cultura, para proyectarse a un
mejor futuro. Asimismo, exigen el respeto
por la naturaleza, por los mayores, por las
autoridades ancestrales y por ellas mismas.

Ellas demandan el cumplimiento de la re-
solucion N.° 001, de junio de 2009, emitida
por el Gran Resguardo Unificado Embera
Chami del rio San Juan de los municipios
de Mistraté y Pueblo Rico, Resguardo Gito
Docabu y el CRIR, en la cual se prohibe la
practica de la ablacion. También reclaman
una vivienda digna con redes de alcantari-
llado y servicios publicos (agua potable, luz
eléctrica y redes de comunicacion), al igual
que ampliacion de las tierras que sean pro-
ductivas, en las cuales se pueda sembrar,
cosechar y vivir. Algunas de las tierras que
tienen los indigenas son aridas, baldias e
improductivas. Exigen que se respeten los
lugares sagrados y sean aislados del con-

19

ponsible for the survival of their cul-
ture, they have the right to be included
without being attacked in any physical,
symbolic, or social manner.

Embera women believe that their
plan must express their livelihood as
aboriginal people, retrieving and ack-
nowledging their history and culture in
order to pursue a better future.

Likewise, they demand respect for
nature, for the elders, for their an-
cestral rulers and themselves. They
demand the enforcement of Resolu-
tion no. 0071 of June 2009 by the Great
Unified Embera Chami Reservation of
the San Juan river in the towns of Mis-
tratdo and Pueblo Rico, the Gito Docabu
Reservation and the CRIR, which bans
the practice of FGM. They also demand
fair housing, sanitation and utilities
(drinking water, electricity and com-
munication networks), as well as more
agricultural lands from which to make
a living. Part of the Embera territory
is made up of deserts, sterile or was-



flicto armado. La tierra es su morada, es la
madre que les da el sustento, aunque cada
dia el conflicto (desplazamiento forzado) les
arrebata una parcela, un espacio mas de su
hogar.

Mediante el Mandato las mujeres buscan
restablecer los saberes tradicionales, edu-
car a los ninos en los valores ancestrales,
haciendo énfasis en el bilingliismo y en un
dialogo entre los saberes indigenas y los sa-
beres occidentales.

Es mucho lo que falta por hacer para ga-
rantizar que todas las ninas y mujeres em-
bera gocen de la integridad de sus cuerposy
de su territorio.

Las Embera Wera leen y trazan desde sus
cuerpos los destinos de su comunidad. Ellas
llevan en su piel narraciones milenarias. En
las paginas que siguen palpitan sus voces e
iImagenes.

20

te lands. These communities demand
respect for their sacred places and
protection from the armed conflict. The
earth is their home and the mother that
nourishes them; displacement forced
by the internal conflict takes away their
parcels, their homes.

Through the Mandate, women seek
to restore traditional wisdom, teaching
children about their ancestors’ values,
emphasizing bilingualism in a dialogue
between native wisdom and Western
culture.

Much more must be done in order to
ensure the integrity of lands and bodies
for all young and adult Embera women.
Within their bodies, the Embera Wera
can read and tell the fate of their com-
munities. They carry millennia-old sto-
ries in their skin. May their voices and
images continue to write these stories.









T Rreve viafe hacia las comunidades
Embera de Pueblo Rico y Miskratd

‘ «




Del oriente de occidente
hastka Risaralda

Desde hace tiempo estas comunidades vienen viajando
para resistir a la colonizacion: cuando los espanoles,
se dispersaron desde el oriente hasta el occidente de la
cordillera occidental, en donde habitan actualmente, en
tierras del Departamento de Risaralda: en Pueblo Rico
y Mistrato, y también Quinchia, Marsella, Guatica, Belén
de Umbria e incluso en la capital, Pereira.

Se calcula que la poblacion Embera del departamento
de Risaralda es de 25.000 personas.

R4



RE



Las reservas: bierras del £skado
para Llos Ewmbera

Después de muchas disputas y batallas,
finalmente, en 1986, el Instituto Colombiano de
Reforma Agraria (Incora), constituyd el Resguardo
Indigena Chami, en el margen derecho del rio San
Juan.

La tierra del resqguardo es de propiedad colectiva
y es el Cabildo el que esta encargado de repartir
las tierras a la comunidad. Dicen las Embera Wera:
hemos vivido gracias a la tierra. Por eso establecen
en su Mandato que no deben desplazarse, pase
lo que pase, que no pueden dejar el territorio,
solamente porque lo han perdido.

RE



-

e —

\

—

- —




Que el foqdn de la tierra siga siendo el

prim‘:itmt QSF‘»‘OUCI',O para la socializacion de la
vida Embera

En Pueblo Rico existen dos resqguardos: Gito Docabu, de los
Embera Katios, y el Resguardo Unificado Embera Chami. En
Mistrato se encuentran los resguardos La Loma y el Resguardo
Mayor Embera Chami. Todos ellos suman una extension de 22.266
hectareas.

El acceso a los resguardos es dificil; algunas comunidades estan
a varias horas en carro, mas otras tantas de camino a pie o a lomo
de bestia. Esto eleva el precio de los alimentos, el del transporte
de cargay pasajeros, y también limita la red de servicios publicosy
de salud e influye en el bajo nivel de escolaridad.

Es en este panorama donde las mujeres se han organizado para
trabajar colectivamente, obteniendo recursos para las necesidades
inmediatas de la poblacion.

RY



-

Rty .

: ‘&:‘- _-;‘

RO






Relatos e historias del pueblo Embera
-2 ¢ 2.8 .




Karagabi ejerce su voluntad sobre la tierra y la vida de todos los
Embera: Eyavida, habitantes de montana; Oibida, habitantes de la
llanura selvatica del Pacifico y Dobida, habitantes de rio.

32



En nuestra memoria palpitan palabras y visiones de identidad y de Derecho
Propio. Es nuestra Ley de Origen; con ella nos relacionamos hacia adentro y hacia
afuera. Hacia aqui y hacia alla.

33



Buscamos el equilibrioy la
armonia de la naturaleza; el
ordeny la permanencia de la
vida, desde las piedras hasta
las personas y las estrellas.

34



Vivimos en Colombia,
sintiendo nuestro
territorio como una
madre que alimenta,
ensenay salva. La
cuidamos y nos cuida.

38



Tachinawe, primera mujer de este planeta,
su hijo Tachiakhore Y el origen de las ebnias

Emberas y Siapidaras del Cauca y de Narino, vestimos y comemos
igual. También tenemos un origen comun:

Cuando nuestro planeta era como un desierto, en una playa de la
desembocadura del Baudo, aparecio Tachinawe. Sin haber tenido
relaciones con un hombre, parid¢ a Tachiakhore, quien se entristecia
caminando y jugando solo. Para contentarlo, su madre le enseno a
hacer gente sembrando una semilla de chontaduro que Tachiakhore
cuido, trozd cuando fue palma, hizo figuritas con ellay clavo en la
playa. Y como le habia dicho su madre que hiciera, les grito a las doce
de la noche. En ese momento, aparecid mucha gente. Las figuritas
de palma se habian vuelto personas negras que bailaron durante una
semana. Tachiakhore, que estaba muy feliz, les dijo que se formaran
en tres filas, a cada persona le puso su apellido y construyd la Casa
Grande, con cuatro puntales de canabrava que habia mandado a cortar
a la gente.

Asi fue como se formaron los grupos étnicos Eperara Siapidara;
Werrepidara (Waunana del medio San Juan); Sitapidara (Indigenas
Citaraes vecinos de los Emberal; Nobitapidara (Embera pertenecientes
a Novita, Chocd) y Nonamaara (Waunana del Bajo San Juan).

36



EL bafio sagrado de indigenas
color canela, blancos y negros

Desde el principio, y hasta cierto
tiempo, todos eramos negros. Una
vez nuestro dios verdadero les
dijo a sus hijos que se levantaran
temprano porque iba a crear una
laguna con agua bendita para que
se banaran en ella. Cuando llegd la
hora todos estaban dormidos; los
primeros que se levantaron fueron
los blancos, luego los indigenas y
de ultimo, los negros.

37

Los primeros en meterse a la
laguna salieron blancos. Cuando
se tiraron los segundos ya se
estaba secando la laguna; entonces
solamente pudieron mojarse con
la mano, por eso el indigena es de
color canela. Por Ultimo, los del
tercer grupo, solamente alcanzaron
a lavarse las manos y los pies, por
eso los negros tienen solamente las
plantas de los piesy las palmas de
las manos blancas.



De como las diferentes fomilias
fueron poblando el actual territorio
de Los resguardos de Pueblo Rico y

Mistratd

Al principio el territorio estaba vacio. No habia
familias. Sélo la naturaleza con animales silvestres.
Desde Bekebara, que después llamaron Santa Cecilia,
los grandes cazadores y pescadores recorrian los rios
Agtita, San Juany Tatamad, buscando tierras para vivir.

En verano subian, subian familias; subian los Guatiqui,
los Arce. No se oyen ahora bien los nombres: los Siama,
los Caizar. Cambian y son los mismos: Cicuepa, Wasado,

Nayaza. Somos nosotros. Todos. Los que estabamos

aquiy aqui estamos. Aqui estaremos, en Moquiqui,

Namurcito, Chata, Cicuepa, Anqutma, por todas las
desembocaduras y quebradas, por muchas partes. Hasta
abrimos montanas. Creamos un "Puerto de Oro”. Hoy dia
se llama asi. Y ocupamos Mistrato, Rio de Loras... y todo

lo que es nuestro y tiene que ser nuestro.

3%



NG

17 )

MAPA DIBUJADO POR LOS PARTICIPANTES DE LA ESCUELA DE DERECHOS. PROYECTO EMBERA WERA.

39



DPloses culturales
Jdinu Potllto Warra:
el hijo de la pantorrilla
o el Poder de los jaibanas

Una mujer quedd embarazada, en la pantorrilla, no en
el vientre. Pario al bebe y murid. Por eso Karagabi al ver el
sufrimiento de nosotras, decidio que el bebé mejor se formara
en la barriga.

Jinu Potto Warra, que era el nombre del nino hijo de la

40



pantorrilla, no aceptaba que su madre estuviera muerta. La
buscaba por todo el universo. Como le gustaba lamer sangre,
para que se fuera lejos de ellos, sus tios le decian que su
mama se habia ido detras de algunos animales. Asi fue como
Jinu Potto Warra, el hijo de la pantorrilla, se enfrentd con la
mayoria de las madres de los animales, venciéndolas a todas:
mataba pescados enormes, cangrejos descomunales, aranas
grandisimas, caimanes interminables; pero siempre dejaba
dos para que se reprodujeran y no se acabaran. Un dia peled
con Jepa, la boa gigante y sagrada, que, vencida por Jinu Potto
Warra, el hijo de la pantorrilla, se deshizo en el agua de todos
los rios y hace posible que podamos vivir en la tierra.

41



Los bres mundos Embera

Arriba vive Dachiakhore, nuestro padre. De él se originan
Karagabiy Trutuica. Ellos son opuestos. Del enfrentamiento
de sus fuerzas sale el mundo medio. Karagabi le da vida a las
mujeres y los hombres Embera, que respiramos y hacemos
amigos en la esfera intermedia. Aqui cazamos, pescamos,
construimos casas y usamos nuestras mentes y nuestras
manos para darle vida a todos los dias. Eso es lo mas
Importante.

Trutuica, el mismo dios de los blancos, produce los animales
que hacen dano a las personas y viven en Acumurara, el
mundo de abajo. Por alla viven los animales ponzonosos y que
se alimentan de sangre, como culebras, zancudos, alacranes
y tabanos. Alli nace también la fuerza de los jais. Los espiritus
de los animales de presa que salen al mundo del medio a
cazar personas, enfermandolas. Claro que de alla abajo
también viene el chontaduro y el platano.

4-2



43






Actividades de la mujer Y del hombre
Embera en las diferentes’etapas de Lo vida




Mujeres y hombres Embera tenemos actividades y obligaciones distintas, segun
la edad que tengamos y el momento de vida en el que estemos: ninez, que en
Embera se dice warrandica, warranchaque y dabarau; juventud, awera a la mujer,
kundra al hombre; adultez, mukir al hombre y wera a la mujer y vejez, chodra a la
mujery chora al hombre.

Las viudas y huérfanos viven situaciones dificiles. Ahora muchas cosas han
cambiado, las mujeres han empezado a salir de su comunidad a buscar trabajo. En
la cultura embera se cuida a las mujeres, las ninas y los ninos. Las mujeres se han

encargado de conocery hacer respetar sus derechos cada vez mas.

46



47



Nitez: warrandica
warranchaque y dabaraw

La mujer Embera siempre esta presente
en la vida del bebé o warrandica, atendiendo
tambien los quehaceres del hogar. Entre
madre e hija o hijo, hay una relacion directa
y permanente desde el nacimiento. Todos los
bebés son examinados cuidadosamente para
ver que estén bien, y con todas las partes de su
cuerpo normales y completas.

Como Emberas nos gusta comprender a las
personas desde su cuerpo, sus pensamientos,
sentimientos, valores y mundo espiritual.

4%






Las recién nacidas ? su Cuerpo.
La eliminacion de [a ablacion

Las ninas recién nacidas eran revisadas con mucha
cautela para observar el tamano de su clitoris. Si
sobresalia de los labios mayores, era cortado por la
partera, porque se pensaba que asi se garantizaba una
futura adultez normal. Sin embargo, muchas mujeres
sufrieron y enfermaron y algunas murieron.

£0



Las mujeres Embera que con amarillo, rojo, belleza, verde, blanco, vida, azul y
negro hacen collares, saben oir a los pajaros y aliviar y alegrar con jaikeras, plantas
del espiritu perfumadas, rompieron el silencio. Y en comunion con hombres,
mujeres lideresas y parteras, consejeros regionales, cabildos mayores de Mistrato
y Pueblo Rico, gobernadores locales de las comunidades, acordaron eliminar la
ablacion para proteger la vida y la salud de las ninas recién nacidas del pueblo
Embera de Risaralda. Es un Mandato de las mujeres.

&l



Del silencio a la Fad.abra

La voz de las Embera Wera se debe
escuchary respetar y dar cumplimiento
al Mandato de suspension de cualquier

accion que vaya en contra de la
integridad fisica y la vida de las ninas
recién nacidas.

Reconocer y valorar a las Embera
wera, es respetar a la madre tierray
vivir para que el territorio no se enferme
y sea mas bello y mas nuestro.

82



&3



Coskumbres de bienvenida
a nitas Y nihos recién nacidos

En el resguardo de Gito Docabu, de Pueblo Rico, las mujeres Katias le entregan
harina a un anciano o a una anciana, para lograr que el nino o la nina no sean
perezosos. Sino se tiene harina, la mujer le entrega una totuma puesta boca abajo
al anciano o a la anciana, para que transmita su fuerza de trabajo.

El interés de las Embera wera por recuperar en el Plan de Vida el respeto por
la naturaleza, por los mayores, las mujeres y las autoridades ancestrales, se
evidencia en las consideraciones para rodear a las personas de proteccionesy
apoyos: las primeras unas de los ninos deben ser cortadas por un hombre y en el
caso de una nina, por una mujer. Luego estas personas se convierten en compadres
o comadres. Y se les da alguna bonificacion por aceptar, porque de lo contrario,
el nino o la nina sera ladron cuando sea adulto.

54



&6



Pescubriendo el mundo
con Las hermainas mayores

Cuando los bebés aprenden a caminar, son cuidados por
los hermanos mayores y comienzan a descubrir el mundo,
explorando su alrededor, la casay el exterior de ella. Las
madres les hablan en Embera y van aprendiendo palabras:

papa [madre); zéze [padre); imadau [sol); egord (tierra).

En la etapa del gateo los bebés estan por la cocina,
acompanados por la madre que hace oficio. Y cuando salen,
siempre van sobre la espalda de la mujer sostenidos por la

paruma, que antes era el vestido de tela con el que las mujeres
se cubrian la cintura. Las ninas desde muy pequenas ayudan
a cargar a sus hermanitos menores. Asimismo, son iniciadas
en las labores del hogary preparacidn de alimentos. Cuando

salen con la mama para la huerta, ayudan a cuidarla y recogen
cebolla larga, tomate y aji. Ellas son nuestro futuro. Por eso

queremos que exista un Mandato de educacion obligatoria para

las ninas y los ninos.

&6






&%

Jueqos e iniciacidn
en labores del
hcgar

Para los ninos y ninas de
6 a 10 anos el juego es el
motor de sus actividades.
Elaboran objetos de madera
y carretas; hacen collares
con semillas o amarran
Insectos voladores a un hilo,
para correr detras de ellos.
Ya mas grandecitos, juegan
en el rio, en campo abierto o
en las canchas de futbol.



Las actividades de

las ninas alrededor de

los quehaceres en la
casa, cosiendo vestidos,
cargando agua y haciendo
atuendos de chaquiras,
canastosy cantaros, tiene
que ser complementada
con su educacion formal
en la escuela que debe
acoger mas y mejor lo
ancestral y los valores
culturales Emberas de
respeto, convivencia
comunitaria y honestidad.

&9



Juvenkbud
(Kundra-—-ﬂombre, Awera-Mu jer)
De niha a muJer

Se inicia este momento de vida a los 12 0 14 anos,
cuando la nina tiene su primera menstruaciony
comienza a asumir mas roles dentro de la familia,
cocinando, buscando lena, atendiendo a los ninos.
En esta etapa también se inicia su vida como awera,
preparandose para comenzar una relacién o ser
entregada en calidad de esposa. Su cuerpo ya puede
iniciar un embarazo.

Las mujeres jovenes tienen muchos problemas para
estudiar. Por eso las Embera wera han dispuesto la
necesidad de trabajar por el fortalecimiento de la
educacion tradicional y occidental que, con un curriculo
propio, contribuya al desarrollo de la comunidad Embera
en su territorio.

&0



61



El comienzo de Lla vida
en Fw\re\;o\ o Kimas

La edad permitida para ser kimas o parejas
esta entre los 13 a 15 anos. Actualmente las
Embera wera estan interesadas en que la mujer
llegue mas formada y capacitada a esta etapa
de su vida y con un mayor conocimiento de sus
derechos y posibilidades de ejercerlos.

La vida en kimas no se limita a las relaciones
sexuales o a la busqueda del embarazo. Habla
del mundo espiritual de cada quien, de sus
posibilidades de relacionarse con otras personas
y con el territorio, construyendo identidad y
fortaleciendo la cultura Embera.

&2



&3



£l primer embarazo
Y el reconocimiento social

Dice una lideresa de Pueblo Rico que la primera
menstruacion significa que para tener familia la mujer
debe vivir en el territorio Emberay en su resguardo; solo
alli debe vivir y trabajar, cuidar a los hijos y defender al
pueblo Embera, tener un reglamento, cuidar su cultura
y tener la lengua propia de acuerdo con los sentimientos
de los Emberas.

&4



Asi como la conformacion de parejas comienza a
temprana edad, de igual forma el primer embarazo
comienza aproximadamente a los 14 0 15 anos. Con él
se produce un reconocimiento social importante para las

mujeres.

En el proceso de reflexion y defensa de los derechos de la
mujer Embera Chami, las mujeres estan exigiendo que se
respete su derecho a decidir cuando quieren tener hijos, asi
como el derecho a la salud de las mujeres. Asimismo, han
ordenado que los padres no obliguen a sus hijos a contraer
matrimonio y estan haciendo trabajos para sensibilizar a
los jovenes para no contraer matrimonio a temprana edad.

&8



Adultez: Wera, mujer; Mukira, hombre
Las mujeres como sapor&e de la
culkura

Esta etapa de la vida gira alrededor de la comunidad
y la familia. Hombres y mujeres hacen destino juntos,
construyen casay trabajan la tierra.

il

ala L
(N -
i o
{’.I..l
i

Vilisraayy,

k

<

&6



Las mujeres ensenan la lengua, se encargan de
mantener viva la alimentacion tradicional, el vestido y la
pintura de la cara: son el corazdn de la cultura Chami'y

Katio. Sin ellas se desintegraria la sociedad Embera.

Por eso las Embera wera reclaman en su Mandato
que sean formadas en educacion propia, educacion
sexual, salud propia y educacidén administrativa del

gobierno propio avivando fuertemente su autoestima.

&7



La educacidn: rafz Y Erownco prénaiyat
de la historia de vida Ewbera

Las Embera wera, en su Segundo Encuentro Departamental de Risaralda, han dicho:

“La educacion para las Embera wera es uno de los pilares fundamentales de su
organizacion y proyecto de vida, la educacion se debe generar en la familia, en la
comunidad, en la naturaleza, en el trabajo y en los procesos de resistencia cultural
como pueblos indigenas; es la raiz y el tronco principal de nuestra historia de vida".

&Y



&9



La makernidad: una relacidon enkre
los seres humanos Y Lla naturaleza

Las fases de la luna influiran para que el bebé sea nino o nina. En el momento del
embarazo si la luna es amarilla, va a ser nino, y si es llena, va a ser nina. También
la luna creciente determina que las ninas o ninos concebidos en ese tiempo
crezcan grandes y sean responsables. Igual pasa con los cultivos: si se siembra en
creciente los frutos son buenos.

70



Teniendo en cuenta que entre un embarazo y otro
hay aproximadamente un ano, las mujeres Embera de
Risaralda exigen que se respete su derecho a decidir

cuando quieren tener hijos y quieren planificar por
meétodos tradicionales, volviendo al uso de plantas

y tratamiento con jaibanas, porque los métodos

occidentales estan causando enfermedades.

71



£l wmomento
del Pm‘&o

Las parteras emplean
plantas medicinales,
como el lulo, la canela,
la fruta del café o
cacho de venado, para
disminuir los dolores
0 para acelerar las
contracciones. Como
calmantes también se
dan en bebida las hojas
de la pina o el orégano
costeno.

72



Tener un numero importante de hijos es hacer que haya
Emberas y que la cultura no se pierda. Es vital, entonces,
garantizar la atencion y el bienestar de las mujeres
embarazadas.

Después del parto para que la mujer se recupere
pronto, tiene que consumir harina de maiz con jugo de
beké; el caldo de gallina, guagua, chucha, venado, ardilla,
pavo o pajaros o pescado, con platanoy bien caliente,

73



'y
i

Y

L

I:Hﬂg Ter

,.liﬁn‘ln-ﬂ'-" b
o e .I

5
-




Salud y enfermedad

S

“F B

LN b




La salud se refleja en cada uno de
Llos miembros de la comunidad

Para los Embera, los seres humanos, la naturalezay
el mundo espiritual corren equilibradamente. Cuando
se interrumpe esta armonia, el cuerpo se enferma.
Entonces, se altera la personay se afectan la familiay la
socledad.

Lersagg Al

(L

SR




El bienestar fisico,
material y espiritual, que
nos da salud, depende
también de la tranquilidad
y orden que haya en un
territorio que haga bien
y que esté rodeado de
buenas calidades para
vivir, cultivar, bailary tener
mas comunidad.

77



La enfermedad:
dolencia,

mal, angustia,
sufrimiento

La enfermedad es
todo lo que produce
tristeza, aburrimiento,
ahogo para trabajar en
el monte, debilidad y
ataduras para visitar
otras comunidades.
Quita el apetito y causa
dolor. Un mal espiritu
entra a la comunidad.
El territorio no
produce buenos frutos,
por los quimicos o el
conflicto armado.

7%



"Dai bae jaibana conocimiento area nubu dachia dauba unubu en
espiritu, nejar, jai.” / "Para nosotros los jaibanas, la salud es el espirituy la
enfermedad es un todo que nos rodea. Las hojas de las plantas, las flores...

tienen espiritu”

Jaibanas, curanderos, sobanderos y parteras son necesarios para la vida
social y espiritual de la comunidad. Trabajan por la salud y entrelazan a la
naturaleza con los Embera.

79



La salud de las Embera Wera

Las mujeres reclaman el derecho a no ser
sometidas a ningun tipo de tratamiento o
intervencidn médica no consentida. Y exigen que
se tenga en cuenta cuantos hijos quieren tener.
Porque es fundamental que sean respetadas
durante todas las etapas de su vida, para
participar activamente, y con libertad, en un Plan
de Vida que, como se plantea en su Mandato,
acoja la atencion médica, la salud ancestral
basada en los conocimientos tradicionales de
las plantas medicinales y un territorio sano
que mantenga una relacién de respeto hacia la
naturaleza.

¥o









La voz Emwmbera Wera




Cuando no se piv\h se ve como briste
Y st se F:im&a la cara se ve muy bownika

Los estatutos que organizan la vida Embera son para
hombres y mujeres. Ellas quieren que se formen comités
donde mitad sean mujeres y mitad hombres, para que
alli se hablen los problemas e intereses comunes.
También han propuesto trabajar permanentemente en
la iImportancia de la comida, los vestidos, la lengua, la
medicina propia y rescatar la historia.

El cumplimiento de los derechos de la mujer mejora
la situacion personal de las Embera wera y fortalece la
permanencia y el futuro de todos. Por las Embera wera

se nutre y se prolonga la comunidad.

¥4






Lo partici acion de la
Mujer Embera Chami

Ademas de las grandes intervenciones y aportes de
las Embera wera en el trabajo productivo y reproductivo,
actualmente estan fortaleciendo su participacion
en la organizacién de la comunidad y en la toma de
decisiones, a través de su liderazgo en los procesos de
reconocimiento y respeto a los derechos de las mujeres.
Hoy, en las tardes, cuando las mujeres conversan
haciendo sus vestidos, desde los fogones hasta cada uno
de los tres mundos Embera, vuelan estas palabras:

"Ya es hora de levantar la voz, ya el miedo se acabé

y que a partir del Segundo Encuentro de Mujeres

Indigenas de Risaralda hagamos valer nuestros
derechos”

6



H(ﬂ“
} @“’ 4h)

X7









Imagenes de las Embera Wera
tejiendo en el tiempo respeto,
vida, territorio, reconocimiento,
armonia Y belleza;

Lunas animadas, saliendo por

¥4 v
aqul y por alla



























o

evegeds
















kA e Lo

Fop -._-._..g.'\-,._..-d_.L

e

g S
= ;











































3 : NOR\ A
il i

e P

el







Este Libro se terminé de imprimir en el
mes de hoviembre en Bogota.
Su edicibn fue posible gracias al valor y a
la belleza de las mujeres Embera,

INFORMACION:

FONDO DE POBLACION DE LAS NACIONES UNIDAS
AVENIDA 82 NO. 10 - 62, PISO 2. BOGOTA
TELEFONO: 4889000
WWW.UNFPA.ORG.CO



